
MINDFULNESS 

Si estas DEPRIMIDO es porque vives en el PASADO. Si estas
lleno de ANSIEDAD es porque vives en el FUTURO. Si estas
en PAZ es porque vives el PRESENTE. 
-Lao Tse- 

En un inicio, para poder entender el Mindfulness o atención
plena a partir de una perspectiva académica, es necesario
referir esta serie de prácticas o entrenamientos frente la
habilidad humana de regular sus capacidades cognitivas
superiores y básicas, con el fin de regular la atención y relajar
las demás capacidades, es decir, regular la mente para entrar
en un estado de conciencia “ pleno” o relajado, donde se
discierna la persona de sus pensamientos para “observar” 



patrones cognitivos en el
“aquí y el ahora” o de
manera consciente ante la
experiencia presente,
mediante la curiosidad,
interés y aceptación.  
(Academic Mindfulness
Interest Group, 2006) 

También, para poder
entender desde nuestras
vivencias y de forma más
personal, hay que
comprender, que este
término “ Mindfulness ”
surge de la filosofía oriental
estudiando la mente, la
medicina y la salud. Ya que,
la cultura budista entendió
la necesidad de generar
prácticas para identificar y
calmaran la mente;
pensamientos, emociones
y sentimientos con fin de
llevar un estado de salud
optimo.(Mario Alonso Piug,
2017) 

 Por otra parte, los autores
Goldberg, S. B., Riordan, K.
M., Sun, S., & Davidson, R. J.
(2022 ), nos cuentan de un
choque cultural en el que, la
psicología tradicional 



Ahora bien, para aterrizar
toda esta teoría frente algo
más tangible, te haré una
pregunta, pero antes de
contestarla; respira y
tomate unos segundos para
responderla. 

occidental no había
contemplado la necesidad
de enseñanzas y practicas
dado su propia noción
histórico cultural, sin
embargo, a partir del
desarrollo de patologías y
trastornos mentales
debidos a muchos
factores histórico
culturales. La psicología
empieza a entender la
importancia y los alcances
de la capacidad de la
mente humana. Hallando
la necesidad del
entrenamiento en la
habilidad de prestar
atención de forma
intencional al momento
presente, sin juzgar para
observar nuestro cuerpo y
nuestra mente, hallando
el equilibrio personal,
interpersonal y social.  
(Goldberg, Riordan, Sun, &
Davidson, 2022 ) 



 “Alguna vez has tenido la sensación de prisa y sientes que si
desaceleras, estas perdiendo el tiempo?” El autor Mario
Alonso Puig analiza este fenómeno y lo ve como una de las
sensaciones más compartidas por las personas hoy en día.
Identificando dos estados biológicos fundamentales, el
primero es la aceleración o “sprint” donde se mantiene esa
sensación de prisa o velocidad en el día a día, sumamente útil
en momentos donde debemos pensar rápido porque nuestro
contexto nos exige uso de esta. 

La otra, es el estado de sosiego o tranquilidad, fundamental
para procesos creativos, de análisis o uso de las funciones
ejecutivas. En pocas palabras, hay un momento para cada
estado, el problema está en no saber cómo regular el cuerpo
para saber corresponder a la situación, Puig (2017) lo explica
atreves de su analogía del leñador: El tiempo que emplea un
leñador cortando árboles o leña es fundamental ya que son 



 los resultados de su oficio,
sin embargo, el leñador
también siente que
desacelerar le hace perder
su tiempo productivo frente
su trabajo. Como parte de su
trabajo esta mantener su
hacha afilada para poder
cortar mejor. Para ello, tiene
que desacelerar y tomarse el
tiempo de brindarle el
cuidado necesario a su
herramienta así podrá ser
mejor en su oficio y no
deberá esforzarse de más
por un hacha sin filo.
Retomando lo anterior, otros
autores que también
argumentan los beneficios
del mundfullness en el ser
humano son: Davidson, R. J.,
Kabat-Zinn, J., Schumacher,
J., Rosenkranz, M., Muller, D.,
Santorelli, S. F., ... & Sheridan,
J. F. ,(2003 ), quienes nos
hablan de los efectos de un
entrenamiento de ocho
semanas en prácticas de 

mindfullness y sus impactos
neurológicos en el
bienestar en el cerebro de
los empleados de
empresas o corporaciones
como consecuencia de
llevar estas prácticas. 



juicios, permitiéndonos
observar lo que pasa en
nuestra mente y
permitiéndonos ser testigos
de las emociones
(reacciones), actitudes 

 Ahora bien, el mindfullness
puede ayudar a mejorar la
vida cotidiana y nuestra
autoestima como lo
menciona Jin Kabat-Zin
(2015) en su libro sobre el
tema. En este, nos habla de
cómo podemos romper la
rutina del día a día y frente
lo que nos causa malestar
por nuestro pasado o
angustia al futuro. La
meditación consiste en la
concentración plena en uno
mismo, regulando nuestra
atención de forma estable y
consiente, permitiéndonos
llegar a la introspección de
nuestro cuerpo y nuestra
mente. Enfocándonos en
nuestra atención en la
respiración, llenando por
completo nuestra
capacidad pulmonar y
exhalando, prestando
atención al aire que sale de
ti. Esta, practica permite
cultivar una actitud sin 



 (prejuicios) y pensamientos (opiniones) que distorsionan
las experiencias que tenemos con el mundo externo por
algunas cicatrices de nuestro pasado (Kabat-Zinn, 2015). 

Además, esta evidenciado que un mecanismo automático
de nuestro inconsciente intenta protegernos
constantemente de algunas emociones tapándolas con
pensamientos, haciéndonos esclavos de las reacciones y
mecanismo de nuestra mente y no libres y responsables
de nuestras acciones. Por ello, la meditación como
practica constante no solo desarrollará hábitos sanos en
tu vida a través de la disciplina sino te enseñara a
entenderte a ti y a tu mundo. Esta práctica no conlleva un
tiempo específico puedes realizarla en el momento que
desees, lo importante es el esfuerzo frente al ejercicio de
conciencia. 

Anímate a intentarlo, en un entorno tranquilo, siéntate  
erguidamente en el piso sin apoyar la espalda, inicia la 



respiración consiente:
visualizando que el aire que
respiras de color azul y el
que exhalas es de color rojo.
Lentamente ve llenando tus
pulmones hasta su máxima
capacidad, mantén el aire
por unos segundos y exhala
el aire de forma lenta hasta
vaciar tus pulmones (solo es
regresar la atención a la
respiración cuando la mente
se distraiga). Observa las
imágenes, recuerdos y
sensaciones que lleguen a tu
mente, aceptándolos. Si te
cuesta concentrarte utiliza
audios de meditación
guiada.

Otros autores que destacan
en la práctica del
mindfulness nos hablan del
impacto positivo en otras
esferas del ser a través de
otro tipo de prácticas de
atención plena. Por ejemplo,
Gross, 2008 en su libro 

“Emocional Regulation”
presenta una guía completa
de ejercicios y prácticas que
podremos realizar para
dominar esta habilidad y
poder impactar nuestras
vidas frente el aprendizaje e
interacción social. 



Estas prácticas responden a
las necesidades clínicas
frente la salud mental y
bienestar integral del ser
humano mediante la
regulación de conductas en
el día a día. 

Otro autor que nos habla
de cómo utilizar estas
prácticas para mejorar
nuestras relaciones
interpersonales o amorosas
es Wilson, K. G. (2009 )
mediante su libro
“Mindfullness for two ”.

Para finalizar, el
Mindfullness o atención
plena es una práctica
necesaria para el ser
humano en donde se
entrenan habilidades que
impactan positivamente la
salud física y mental del
individuo junto para
mejorar su bienestar. Estas
prácticas pueden ser
realizadas en cualquier
espacio a cualquier hora e
impactan significativamente
distintas áreas de la vida de
las personas,
permitiéndonos
conocernos mejor a
nosotros mimos. 



En conclusión, el mindfullness es una práctica positiva
para la salud humana y necesaria para muchas personas. 

REFERENCIAS
Academic Mindfulness Interest Group, M., & Academic Mindfulness
Interest Group, M. (2006). Mindfulness-based psychotherapies: a
review of conceptual foundations, empirical evidence and practical
considerations. Australian & New Zealand Journal of Psychiatry,
40(4), 285-294. 
Davidson, R. J., Kabat-Zinn, J., Schumacher, J., Rosenkranz, M.,
Muller, D., Santorelli, S. F., ... & Sheridan, J. F. (2003). Alterations in
brain and immune function produced by mindfulness meditation.
Psychosomatic medicine, 65(4), 564-570. 
Goldberg, S. B., Riordan, K. M., Sun, S., & Davidson, R. J. (2022). The
empirical status of mindfulness-based interventions: A systematic
review of 44 meta-analyses of randomized controlled trials.
Perspectives on psychological science, 17(1), 108-130. 
Gross, J. J. (2008). Emotion regulation. Handbook of emotions, 3(3),
497-513. 
Kabat-Zinn, J. (2015). Mindfulness. Mindfulness, 6(6), 1481-1483. 
Puig, M. (2017). ¡ Tómate un respiro! Mindfulness. Editorial Planeta:
Colombia. 
Wilson, K. G. (2009). Mindfulness for two: An acceptance and
commitment therapy approach to mindfulness in psychotherapy.
New Harbinger Publications. 


